
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO TOCANTINS 

CÂMPUS UNIVERSITÁRIO DE MIRACEMA 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

GIORGE ARÃO ALMEIDA CARVALHO 

 

 

 

 

 

 

A PSICOLOGIA NO WARÃ: PROBLEMATIZAÇÕES PARA NOVAS PRODUÇÕES 

PSI  NA INTERFACE COM OS POVOS INDÍGENAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Miracema do Tocantins, TO 

2023



 

 

Giorge Arão Almeida Carvalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Psicologia no Warã: Problematizações para novas produções psi na interface com os 

povos indígenas 

 

 

 

 

 

 
Artigo foi avaliado e apresentado à UFT – Universidade 

Federal do Tocantins – Câmpus Universitário de 

Miracema, Curso de Graduação em Psicologia para 

obtenção do título de Bacharel em Psicologia e aprovado 

em sua forma final pela Orientadora e pela Banca 

Examinadora. 

 

Orientadora: Drª Daniele Vasco Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Miracema do Tocantins, TO 

2023



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

GIORGE ARÃO ALMEIDA CARVALHO 

 

 

A PSICOLOGIA NO WARÃ: PROBLEMATIZAÇÕES PARA NOVAS PRODUÇÕES PSI  

NA INTERFACE COM OS POVOS INDÍGENAS 

 
 

Artigo foi avaliado e apresentado à UFT – Universidade 

Federal do Tocantins – Câmpus Universitário de 

Miracema, Curso de Graduação em Psicologia para 

obtenção do título de Bacharel em Psicologia e aprovado 

em sua forma final pela Orientadora e pela Banca 

Examinadora.   

 

Data de aprovação: 22/06/2023 

 

 

Banca Examinadora: 

 

 

          ______________________________________________________ 

Profª. Drª. Daniele Vasco Santos - Orientadora - (UFT).  

 

 

           _____________________________________________________ 

Profª. Drª. Carolina Souza Pedreira - Examinadora - (UFT).  

 

 

        ______________________________________________________ 

Prof. Dr. Ladislau Ribeiro do Nascimento - Examinador - (UFT). 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos Povos Indígenas, guardiões de saberes 

ancestrais, cuja resistência e (re)existência 

desafiam os silenciamentos da colonialidade. 

Como sujeito não indígena, dedico este 

trabalho, não para falar por, mas como um 

compromisso contínuo de aprender com suas 

epistemologias. Que ele contribua, ainda que 

modestamente, para o desmonte das estruturas 

coloniais que operam na educação e para a 

afirmação do protagonismo indígena como 

princípio inegociável de justiça social. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho, fruto de um percurso de formação e reflexão, é o resultado de um apoio 

irrestrito, sem o qual esta jornada não teria se concretizado. Agradeço em primeiro lugar, à 

minha família e amigos.  

À minha irmã, Maria Cecylia, pelo apoio nas dificuldades e por acompanhar de perto 

cada etapa da graduação. À minha mãe, Gelva Maria, cujo incentivo e suporte foram a força 

motriz que impulsionou todo este percurso. Ao meu pai, Arão e ao meu irmão Pedro.  

De modo especial e afetivo, às minhas avós, Ivonete Lopes e Maria Cecy, pelas orações 

e rezas que me ampararam, e ao meu saudoso avô (in memoriam), Arão Rodrigues, cuja 

memória de incentivo aos estudos permanece viva e inspiradora.  

Aos amigos e colegas da UFT, pelos afetos construídos, pela parceria e pela cooperação 

mútua que (trans)formaram os desafios da graduação em momentos de crescimento coletivo. 

Em especial, cito: Sara Lígia, Luara Campos, Ana Carolina Ribeiro, Maiara Matos, Ítila 

Cristina, Marluce Godinho, Bianca Silva, Artur Bezerra, Sibelle Couto, Adriana Leite, Gyselly 

Pereira.  

Aos amigos que me acolheram em Palmas,  Talia de Sousa e Rodolfo Oliveira que 

abriram as portas para mim. À Brenda Rodrigues, Kaio Erlyn, Rogério Farias e Breno Dias, 

pela partilha de momentos inesquecíveis e pela riqueza que trouxeram à minha jornada em 

Palmas.  

Agradeço também à queridíssima orientadora e professora Dani, por fortalecer a 

concretização desta experiência. Sou grato pelos ensinamentos, orientações, incentivos, 

chacoalhões e pelas trocas dentro e fora da sala de aula que guiaram a etapa final da graduação 

com afeto. 

À professora Carol e ao professor Ladislau, membros da banca examinadora, pelas 

contribuições e apontamentos, mas também pelas discussões críticas ao longo da graduação, 

que marcaram o percurso de forma tão significativa.  

Aos demais professores do Colegiado de Psicologia da UFT, pelos valiosos 

ensinamentos que construíram minha visão de mundo e de profissão.  

Reconheço e agradeço também ao psicólogo Alex pelo suporte profissional e 

acompanhamento nesta reta final, e na travessia da complexa jornada do autoconhecimento.  

Por fim, a todas as pessoas que, consciente ou inconscientemente, influenciaram de 

forma expressiva a minha formação acadêmica por uma Psicologia crítica, ética e socialmente 

engajada. Este trabalho é a culminação de uma caminhada que foi, acima de tudo, coletiva.



 

 

RESUMO 

 

Warã é o nome atribuído a uma instituição central da sociedade Xerente, relacionada aos 

processos de comunicação, educação e construção da pessoa humana (XERENTE, 2020b). A 

partir dessa referência, este trabalho tem como objetivo analisar como a produção científica no 

campo da Psicologia Escolar e Educacional tem abordado a temática dos povos indígenas, bem 

como discutir a posição assumida pela Psicologia Educacional brasileira frente aos modos como 

o sistema educacional lida com esses povos. Trata-se de uma pesquisa de natureza bibliográfica, 

realizada a partir de buscas nas bases SciELO e Portal de Periódicos CAPES, tendo como 

principal recorte a literatura publicada na Revista Psicologia Escolar e Educacional, da 

Associação Brasileira de Psicologia Escolar e Educacional (ABRAPEE). As produções 

selecionadas foram analisadas quanto às abordagens metodológicas e às bases epistemológicas, 

em interlocução com intelectuais indígenas e não indígenas que assumem uma perspectiva 

crítica sobre os efeitos do eurocentrismo nas teorias e práticas psicológicas. Os resultados 

evidenciam uma produção científica ainda incipiente sobre a temática, bem como a fragilidade 

de referenciais teóricos consolidados no campo da Psicologia, indicando a inserção do debate e 

a urgência de ampliação das pesquisas. Conclui-se que as reflexões desenvolvidas podem 

contribuir para a visibilização e o aprofundamento dos debates que articulam Psicologia, povos 

indígenas e processos escolares e educacionais, da educação básica à universidade, além de 

fomentar a construção de práticas psicológicas comprometidas com o compromisso social, a 

interculturalidade crítica e a garantia de direitos dos povos indígenas. 

 

Palavras-chave: Psicologia Escolar e Educacional. Povos Indígenas. Interculturalidade. 

Colonialidade. Revisão Bibliográfica.



 

 

ABSTRACT 

 

Warã is the name given to a central institution of Xerente society, related to processes of 

communication, education, and the construction of the human person (XERENTE, 2020b). 

Based on this reference, this study aims to analyze how scientific production in the field of 

School and Educational Psychology has addressed issues related to Indigenous peoples, as well 

as to discuss the position assumed by Brazilian Educational Psychology regarding the ways in 

which the educational system engages with these populations. This is a bibliographic study 

conducted through searches in the SciELO and CAPES Periodicals databases, with a primary 

focus on the literature published in the journal Psychology in School and Education, of the 

Brazilian Association of School and Educational Psychology (ABRAPEE). The selected studies 

were analyzed in terms of their methodological approaches and epistemological foundations, in 

dialogue with Indigenous and non-Indigenous scholars who adopt a critical perspective on the 

effects of Eurocentrism in psychological theories and practices. The results indicate that 

scientific production on this topic remains limited, as well as revealing the fragility of 

consolidated theoretical frameworks within the field of Psychology, pointing to the emergence 

of the debate and the urgent need to expand research in this area. It is concluded that the 

reflections developed in this study may contribute to the visibility and deepening of debates 

that connect Psychology, Indigenous peoples, and school and educational processes, from basic 

education to higher education, while also fostering the development of psychological practices 

committed to social responsibility, critical interculturality, and the guarantee of Indigenous 

peoples’ rights. 

 

Key-words: School and Educational Psychology. Indigenous Peoples. Interculturality. 

Coloniality. Bibliographic Review.



 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Estudos selecionados da Revista Psicologia Escolar e Educacional                      18 

Quadro 2 - Informações das autoras e autores                                                                          19 

Quadro 3 - Características dos estudos                                                                                     21 



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

ABRAPEE                   Associação Brasileira de Psicologia Escolar e Educacional 

CAPES                         Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CFP                              Conselho Federal de Psicologia 

CNEEI                         Comissão Nacional de Educação Escolar Indígena 

CNPI                            Conselho Nacional de Política Indigenista 

CREPOP                      Centro de Referências Técnicas em Psicologia e Políticas Públicas 

EEI                               Educação Escolar Indígena 

EI                                  Educação Idigena  

PNPS                            Política Nacional de Participação Social 

SCIELO                       Scientific Electronic Library Online 

UFAM                          Universidade Federal do Amazonas 

UFT Universidade Federal do Tocantins



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO …………........................................................................... 10 

2 OBJETIVOS ………................................................................................... 15 

2.1 Objetivo geral …………….......................................................................... 15 

2.2 Objetivos específicos ……………............................................................... 15 

3 PERCURSO METODOLÓGICO.............................................................. 16 

3.1 Tipo de estudo............................................................................................... 16 

3.2 Bases de dados consultadas e estratégias de busca.................................... 16 

3.3 Procedimentos de análise.............................................................................  27 

4 RESULTADOS E DISCUSSÕES…........................................................... 18 

4.1 A Psicologia na interface da educação escolar e saberes indígenas......... 22 

4.2 (Trans)formação (inter)cultural com povos indígenas.............................. 25 

4.3 (Re)construção de território indígena na universidade............................ 27 

4.4 (Re)pensar e (re)conhecer impactos da educação ocidental para povos 

indígenas........................................................................................................ 

 

29 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS....................................................................... 33 

 REFERÊNCIAS............................................................................................ 35 

 



10 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O mundo possível que a gente pode compartilhar não tem que ser um inferno, pode 

ser bom. Eles (os brancos) ficam horrorizados com isso, e dizem que somos 

preguiçosos, que não quisemos nos civilizar. Como se “civilizar-se” fosse um destino. 

Isso é uma religião lá deles: a religião da civilização. Mudam de repertório, mas 

repetem a dança, e a coreografia é a mesma: um pisar duro sobre a terra. A nossa é 

pisar leve, bem leve. (KRENAK, 2020, p. 59). 

 

O “pisar duro” a que Ailton Krenak se refere constitui uma denúncia contundente do 

modo de vida ocidental moderno, marcado pela mercantilização da vida, pela lógica do 

progresso e pela imposição de um modelo civilizatório que se apresenta como universal. Para 

o autor, esse projeto civilizatório se (re)produz, entre outros espaços, na escola, compreendida 

como uma “fábrica de loucura”, na medida em que interrompe processos próprios de 

transmissão de saberes, memórias e modos de existência, especialmente entre os povos 

indígenas, para os quais a educação constitui um direito coletivo e relacional (KRENAK, 2019; 

2020). 

Nas obras Ideias para adiar o fim do mundo (2019) e A vida não é útil (2020), Krenak 

questiona os valores que estruturam a sociedade ocidental, denunciando a ideia de 

desenvolvimento ilimitado e a redução da vida à lógica da utilidade. Ao fazê-lo, convoca o 

reconhecimento e o respeito à diversidade de formas de viver, conhecer e educar, afirmando os 

saberes indígenas como centrais para a construção de outros mundos possíveis. Nesse sentido, 

suas reflexões tensionam diretamente os projetos educacionais e científicos que historicamente 

se constituíram à revelia, ou à custa, dos povos indígenas. 

Diante desse cenário, emerge a necessidade de problematizar como os valores coloniais, 

(re)produzidos por instituições modernas como a escola e a universidade, atravessam as 

políticas e práticas educacionais destinadas aos povos indígenas. Embora a Constituição Federal 

de 1988 reconheça a diversidade cultural do país e assegure o direito à educação escolar 

indígena bilíngue e intercultural, a história da educação no Brasil é marcada por processos 

sistemáticos de exclusão, assimilação forçada e hierarquização racial. Desde o período colonial, 

a educação escolar esteve voltada à elite branca e eurocentrada, operando como instrumento de 

apagamento cultural e disciplinamento dos povos indígenas e negros (MONTEIRO; RAMOS, 

2022). 

No campo das políticas públicas, a Educação Escolar Indígena constitui um avanço 

importante ao reconhecer o direito dos povos indígenas a uma educação diferenciada, específica 

e intercultural. Entretanto, conforme apontam Ladeira (2004), Luciano (2011) e Rodrigues 

(2018), sua implementação enfrenta inúmeros desafios, como a precariedade da infraestrutura, 



11 

 

a escassez de materiais didáticos adequados, a insuficiente formação de professores e a 

persistência de uma lógica homogeneizadora que desconsidera as particularidades 

socioculturais de cada povo. Ainda assim, a Educação Escolar Indígena se afirma como um 

campo estratégico na luta pela valorização das culturas indígenas e pelo enfrentamento das 

desigualdades históricas. 

É importante distinguir a Educação Escolar Indígena da Educação Indígena, entendida 

como uma prática social tradicional, comunitária e ancestral. Para Munduruku (2016), a 

Educação Indígena constitui um ato de resistência, no qual o conhecimento é transmitido 

coletivamente, a partir da experiência, da oralidade e da relação com o território. Essa distinção 

evidencia tensões e convergências entre diferentes concepções de educação, revelando os 

limites da escola enquanto instituição moderna para acolher plenamente os modos indígenas de 

formar pessoas. 

Nesse contexto, torna-se fundamental reconhecer que a Psicologia, enquanto ciência 

moderna, não está isenta de participar de processos de normalização e controle. Conforme 

análises críticas dos saberes científicos, os dispositivos de produção de conhecimento podem 

operar como tecnologias de poder, produzindo normas que patologizam modos de existência 

dissidentes da racionalidade hegemônica (FOUCAULT, 1979). Contudo, para além dessas 

análises, no caso dos povos indígenas, tais reflexões precisam ser articuladas a perspectivas que 

evidenciem a colonialidade como estrutura histórica mais ampla, anterior e constitutiva da 

própria modernidade. 

O pensamento decolonial, a partir das contribuições de Quijano, permite compreender 

como a ciência, a educação e as profissões modernas foram organizadas a partir de hierarquias 

raciais, epistêmicas e territoriais que persistem mesmo após o fim do colonialismo (QUIJANO, 

2005). Nessa direção, embora a Psicologia brasileira tenha produzido críticas relevantes ao 

psicologismo individualizante e afirmado o compromisso social da profissão, como nas 

formulações de Ana Bock e colaboradoras, tais contribuições permanecem, em grande medida, 

inscritas na racionalidade moderna ocidental, revelando limites importantes quando 

confrontadas com as epistemologias e experiências dos povos indígenas (BOCK et al., 2007). 

Nesse contexto, esse deslocamento epistemológico torna-se ainda mais significativo 

quando situado no território em que este trabalho é produzido. O Câmpus de Miracema da 

Universidade Federal do Tocantins possui duas unidades localizadas na região central do 

estado, denominadas Warã e Cerrado, situadas geograficamente próximas ao território onde 

vivem os povos Xerente, também autodenominados Akwẽ. Esses povos habitam 

principalmente duas grandes áreas territoriais, conhecidas como Porteira e Funil, ambas 



12 

 

localizadas nas proximidades do município de Tocantínia/TO, a cerca de 75 km da capital 

Palmas. Atualmente, os Akwẽ/Xerente vivem em aproximadamente 74 aldeias, totalizando 

cerca de 3.500 pessoas, sendo que aproximadamente 10% desse contingente reside em contexto 

urbano no município de Tocantínia (XERENTE, 2020a). 

O termo Warã, atribuído à primeira unidade do Câmpus de Miracema, refere-se a uma 

instituição central da organização social Akwẽ/Xerente, relacionada aos processos de 

comunicação, educação e formação da pessoa. Conforme descreve João Kwanhâ Xerente 

(2020b), o Warã constitui um espaço coletivo de ensino e aprendizagem, também identificado 

nas etnografias como pátio de reunião, no qual se articulam cultura, espiritualidade, ritos, 

narrativas e relações comunitárias na formação das crianças e dos jovens. Trata-se de uma 

instituição viva, materializada nas aldeias por meio de um arranjo espacial em semicírculo 

formado pelas casas, aberto em direção ao sol poente, tendo o Warã como centro simbólico e 

relacional da vida coletiva. 

A incorporação desse termo indígena para nomear um espaço universitário, contudo, 

não garante, por si só, a presença efetiva das epistemologias, cosmologias e modos de formação 

indígenas na produção do conhecimento acadêmico. Ao contrário, essa nomeação evidencia a 

tensão entre o reconhecimento simbólico e a permanência de estruturas universitárias que 

seguem operando a partir de referenciais eurocentrados, expressa na ainda reduzida presença 

de intelectuais indígenas nos Projetos Pedagógicos dos Cursos, na transversalidade incipiente 

das temáticas indígenas nas disciplinas e na fragilidade das políticas de permanência estudantil, 

frequentemente restritas à dimensão financeira. 

Essa tensão também se expressa no campo das políticas públicas. Em 2019, a extinção 

de conselhos sociais responsáveis pelo acompanhamento da Educação Escolar Indígena, como 

o Conselho Nacional de Política Indigenista e a Comissão Nacional de Educação Escolar 

Indígena, resultou no enfraquecimento dos mecanismos institucionais de participação social 

previstos na Constituição Federal de 1988. Tal medida comprometeu instâncias historicamente 

responsáveis pelo monitoramento e pela formulação de políticas públicas voltadas aos povos 

indígenas, com impactos diretos sobre as condições de permanência, participação e 

protagonismo indígena nos espaços educacionais (BRASIL, 1988; CIMI, 2019). 

No âmbito formativo, a Psicologia Escolar e Educacional tem se constituído como um 

campo comprometido com a democratização do acesso e da permanência na escola, 

historicamente restritos às classes dominantes (ANTUNES, 2008). Contudo, estudos indicam 

que a produção psicológica brasileira sobre povos indígenas ainda é incipiente e carece de 



13 

 

referenciais teóricos mais consolidados, o que evidencia os desafios colocados à Psicologia 

diante de contextos não ocidentais (FERRAZ; DOMINGUES, 2016). 

Nessa direção crítica, as contribuições de Maria Helena Souza Patto aprofundam esse 

debate ao evidenciar como a Psicologia, quando descolada de uma compreensão histórica e 

social dos sujeitos, pode atuar como instrumento de controle e gestão das desigualdades. Para 

a autora, práticas psicológicas que operam a partir de estereótipos e explicações 

individualizantes tendem a desconsiderar as determinações sociais e históricas da vida humana, 

reduzindo os sujeitos a objetos de intervenção e reforçando mecanismos de exclusão (PATTO, 

2009). No contexto da Educação Escolar Indígena, tais alertas tornam-se especialmente 

relevantes, uma vez que a Psicologia corre o risco de reproduzir leituras patologizantes e 

etnocêntricas sobre modos de vida que escapam ao modelo escolar moderno. 

Esse debate ganha maior relevância no contexto contemporâneo a partir da promulgação 

da Lei nº 13.935, de 11 de dezembro de 2019, que dispõe sobre a prestação de serviços de 

Psicologia e de Serviço Social nas redes públicas de educação básica. Ao instituir a atuação 

desses profissionais no âmbito escolar, a referida legislação amplia as responsabilidades éticas 

e políticas da Psicologia diante da diversidade dos sujeitos e dos contextos educacionais, 

incluindo as especificidades da Educação Escolar Indígena (BRASIL, 2019). 

Parte-se, neste trabalho, do reconhecimento de que se trata de uma produção realizada 

por um pesquisador não indígena, o que exige uma postura ética sobretudo de aprendizado, 

leitura, diálogo e recusa a falar em nome dos povos indígenas. Assim, o objetivo não é explicar 

ou representar suas experiências, mas problematizar os limites da Psicologia Escolar e 

Educacional e refletir sobre suas possibilidades de atuação na interface com a Educação Escolar 

e Povos Indígenas. 

Diante disso, este artigo busca responder à seguinte questão de pesquisa: de que forma 

a temática da educação escolar indígena tem sido abordada na produção científica brasileira da 

Psicologia e quais as contribuições da Psicologia Escolar e Educacional na interface com os 

povos indígenas? Ao mobilizar uma perspectiva crítica, decolonial e transdisciplinar, espera-se 

contribuir para o fortalecimento de práticas psicológicas comprometidas com a justiça social, o 

respeito à diversidade e o protagonismo indígena. 

  



14 

 

2 OBJETIVOS   

 

2.1 Objetivo Geral  

 

Analisar como a produção científica no campo da psicologia escolar e educacional têm 

abordado a questão dos povos indígenas. 

 

2.2 Objetivo Específico   

 

● Conhecer o panorama das contribuições na área da psicologia escolar e educacional 

sobre povos indígenas; 

● Levantar os temas mais frequentes dos estudos da psicologia escolar e educacional sobre 

povos indígenas ; 

● Discutir as contribuições da psicologia escolar e educacional aos povos indígenas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



15 

 

3 PERCURSO METODOLÓGICO  

 

3.1 Tipo de estudo 

 

A investigação científica depende da utilização de um conjunto de procedimentos e 

técnicas denominados métodos científicos, que consistem em um conjunto de processos ou 

métodos empregados na pesquisa (GIL, 1999; LAKATOS; MARCONI, 1993). 

Trata-se de uma pesquisa bibliográfica, com apoio da análise de conteúdo proposta por 

Bardin (1977/2011). De acordo com Gil (1999, p. 42), a pesquisa bibliográfica é um processo 

formal e sistemático de desenvolvimento do método científico, com o objetivo fundamental de 

descobrir respostas para problemas mediante o emprego de procedimentos científicos. Desse 

modo, essa modalidade de pesquisa é um estudo sistematizado, desenvolvido a partir de 

material publicado em livros, revistas, jornais, redes eletrônicas e outros materiais acessíveis 

ao público em geral (GIL, 1999; LAKATOS; MARCONI, 1993). 

 

3.2 Bases de dados consultadas e estratégias de busca 

 

Para a constituição do problema de pesquisa, em um primeiro momento, com o objetivo 

de analisar as produções científicas da Psicologia brasileira sobre a educação escolar indígena, 

foi consultada a base de dados Scientific Electronic Library Online (SciELO). Utilizou-se o 

cruzamento dos descritores Psicologia AND Educação Escolar Indígena. Contudo, a busca 

simples, sem recorte temporal, encontrou apenas um resultado. 

Em seguida, foi realizado o mesmo procedimento no Portal de Periódicos CAPES, 

biblioteca virtual que reúne e disponibiliza produções científicas, encontrando-se 21 resultados, 

incluindo o da busca anterior. Na identificação dos estudos, observou-se que desse total, cinco 

faziam parte da Revista Psicologia Escolar e Educacional, sendo dois publicados em língua 

espanhola. 

À vista disso, após a constituição do problema de pesquisa, optou-se pela escolha de um 

periódico especializado na área, a Revista Psicologia Escolar e Educacional, vinculada à 

Associação Brasileira de Psicologia Escolar e Educacional (ABRAPEE). Essa revista abrange 

27 volumes publicados entre 1996 e 2023, totalizando 2.225 publicações. Seu escopo inclui 

manuscritos relacionados à atuação, formação e história da Psicologia no campo da educação, 

textos de reflexões críticas sobre a produção acadêmico-científica e relatórios de pesquisas no 

campo da Psicologia Escolar e sua interface com a educação. A escolha justifica-se pelas 



16 

 

contribuições que oferece à Psicologia brasileira, pela visibilidade na comunidade acadêmica e 

profissional e, por fim, pelo livre acesso ao seu conteúdo. 

Estabelecendo os critérios de inclusão/exclusão, buscou-se estudos que 

correspondessem à temática pesquisada e estivessem indexados na revista de Psicologia Escolar 

e Educacional, respondendo à pergunta norteadora. Na análise dos títulos e resumos das 

publicações dos 27 volumes, não foram encontrados novos estudos. Dessa forma, foram 

selecionados apenas os estudos identificados anteriormente na busca do Portal de Periódicos 

CAPES, dentro desses critérios: quatro artigos (2009; 2016; 2017; 2017) e um relato de prática 

profissional (2022). 

 

3.3 Procedimentos de análise 

 

Os resultados encontrados foram analisados com apoio da análise de conteúdo 

(BARDIN, 1977/2011), a partir dos seguintes momentos previstos em três fases: 

1. Pré-análise: leitura completa dos artigos, visando um entendimento geral para 

organização e preparação do material. 

2. Exploração do material: leitura detalhada dos artigos, destacando as informações gerais 

(Quadro 1), autoras/es, tipo de estudo e língua, título e ano; informações relativas à 

formação, titulação e vínculo institucional das autoras/es (Quadro 2); principais 

características englobando etnias, regiões e contextos (Quadro 3); e eleição dos temas 

mais frequentes, objetivando a definição de subcategorias de discussão. 

3. Tratamento dos resultados: análise das subcategorias temáticas definidas e cotejamento 

com o referencial teórico adotado. 

  



17 

 

4 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

Foram selecionados cinco estudos, conforme apresentados no Quadro 1.  

Quadro 1 - Estudos selecionados da Revista Psicologia Escolar e Educacional. 

N° Autores Tipo de estudo e língua  Título  Ano 

1 Becker, 

Rojas 

Nino e 

Weigel 

Artigo em língua 

portuguesa  

Pesquisa na área Sateré-Mawé: a 

descoberta de talentos indígenas 

2009 

2 Mella, 

Rapimán, 

Millán e  

Antileio 

Artigo em língua espanhola  Predominancia de la educación 

emocional occidental en contexto 

indígena: necesidad de una 

educación culturalmente 

pertinente 

2016 

3 Velosa e 

Mella 

Artigo em língua espanhola  Experiencias De Estudiantes 

Mapuches En Formación Inicial 

Docente En Contexto De 

Diversidad 

2017 

4 Ressurrei

ção e 

Sampaio 

Artigo em língua 

portuguesa  

Transições e reconfigurações do 

self de jovens indígenas na 

experiência universitária 

2017 

5 Nóbrega, 

Rosa e 

Pulino 

Relato de experiência 

profissional em língua 

portuguesa  

O Projeto Raízes Da 

Universidade De Brasília: 

Compromisso Social Da 

Psicologia Escolar Na Educação 

Universitária 

2022 

Fonte: Elaborado pelo autor (2023). 

 

A análise das publicações da Revista Psicologia Escolar e Educacional evidenciou uma 

lacuna temporal de treze anos, sendo 1996 o ano de publicação do primeiro volume, a primeira 

publicação que contempla os povos indígenas acontece no décimo terceiro volume da revista 

(2009). Em seguida, verificou-se novo intervalo de sete anos entre a primeira publicação e a 

segunda (2016), no ano seguinte foram publicados mais dois artigos (2017) e o relato de prática 

profissional publicado apenas após cinco anos (2022). Esses hiatos não apenas revelam a baixa 

produção acadêmica sobre o tema, mas também podem ser lidos analiticamente como indícios 



18 

 

de um processo de epistemicídio (SANTOS & SANTOS, 2020; CARNEIRO, 2005), isto é, a 

marginalização e o silenciamento histórico dos saberes indígenas pela ciência ocidental 

hegemônica e eurocêntrica. 

No que diz respeito à filiação institucional das autoras e autores, identificaram-se quatro 

instituições brasileiras, todas públicas e distribuídas pelas regiões Norte, Nordeste e Centro-

Oeste e duas universidades chilenas (uma pública e uma privada). Considerando a origem dos 

trabalhos, dois deles foram escritos em espanhol, por autores chilenos, ampliando a perspectiva 

para além do cenário brasileiro. Destaca-se, ainda, Enrique Riquelme Mella como autor 

recorrente presente em ambos os artigos de língua espanhola, pesquisador na área da educação 

e interculturalidade, único a figurar em mais de uma publicação na amostra. 

Os estudos analisados contemplam uma ampla variedade temática e se apoiam em 

diferentes campos disciplinares. Embora a maioria das autoras e autores tenha formação em 

Psicologia , observou-se uma articulação com outras áreas, como Filosofia, Antropologia, 

Sociologia, Educação Intercultural, Linguística e Teologia. Esse caráter transdisciplinar é 

relevante, pois a questão indígena, por sua complexidade, demanda um diálogo que ultrapasse 

os limites da Psicologia, abrindo-se ao encontro entre saberes acadêmicos, tradicionais e 

ancestrais. 

Quanto à formação, três autoras eram doutorandas (em Literatura, Educação e 

Psicologia), enquanto outras/os nove já possuíam doutorado em diferentes áreas: Psicologia, 

Educação, História e Filosofia da Educação, Antropologia, Sociologia, Psicologia do 

Desenvolvimento e Escolar. Consta ainda um pós-doutor em Filosofia, conforme sistematizado 

no Quadro 2. 

 

Quadro 2 - Informações das autoras e autores. 

N° Autores Titulação  Áreas de 

formação 

Vínculo institucional 

1 Becker;  

Rojas 

Nino;  

Weigel. 

Doutorado em 

Psicologia; 

Doutorado em História 

e Filosofia da 

Educação;  

Doutorado em 

Antropologia.  

Psicologia;  

Filosofia;  

Antropologia. 

Docentes do 

PPGE/FACED/UFAM. 

2 Mella; 

Rapimán; 

Millán; 

Doutorado em 

Desenvolvimento 

Psicológico, 

Psicologia; 

Sociologia; 

Docentes da Faculdade 

de Educação da 



19 

 

Antileio. Aprendizagem e 

Educação;  

Doutorado em 

Sociologia; 

Doutorado em 

Educação; 

Doutoranda em 

Literatura. 

 

   

Educação Básica 

Intercultural;   

Inglês e 

Linguística. 

Universidade Católica 

de Temuco, Chile; 

Acadêmica da 

Universidade de 

Santiago de Chile. 

3 Velosa; 

Mella. 

Doutoranda em 

Educação; 

Doutorado em 

Desenvolvimento 

Psicológico, 

Aprendizagem e 

Educação.  

Teologia; 

Psicologia. 

 

Docentes da Faculdade 

de Educação da 

Universidade Católica 

de Temuco, Chile. 

4 Ressurreiçã

o; 

Sampaio. 

Doutorado em 

Psicologia; 

Doutorado em 

Educação. 

Psicologia; 

Psicologia. 

Docente da 

Universidade do Estado 

da Bahia (UNEB); 

Docente do Programa de 

Pós-Graduação em 

Psicologia 

(POSPSI/UFBA). 

5 Nóbrega; 

Rosa; 

Pulino. 

Doutora em Psicologia 

do Desenvolvimento e 

Escolar; 

Doutoranda em 

Psicologia;  

Doutorado e Pós-

Doutorado em 

Filosofia. 

Psicologia; 

Psicologia; 

Psicologia. 

Psicólogas Escolares e 

Educacionais do 

Decanato de Ensino de 

Graduação (DEG) da 

UnB. 

Fonte: Elaborado pelo autor (2023). 

 

Em relação às populações e territórios abordados, os trabalhos contemplam tanto a etnia 

Sateré-Mawé, no Amazonas, quanto os Mapuche, no centro-sul do Chile, na região da 

Araucanía. Além desses territórios, aparecem também experiências de estudantes indígenas em 

universidades brasileiras (Salvador e Brasília). Essa diversidade de regiões e povos permitiu 

observar diferentes realidades, da escola à universidade, e compreender tanto desafios locais 

quanto questões estruturais compartilhadas, como mostra o Quadro 3. 



20 

 

Quadro 3 - Características dos estudos. 

N° Etnia Região/Território  Contexto 

1 Sateré-

Mawé 

Desenvolvido na região 

do Médio Rio 

Amazonas, no estado do 

Amazonas, Brasil. 

 

Parte de uma pesquisa integrada: Educação 

Especial, sustentabilidade e hábitos 

nutricionais na área sateré-

mawé/EDUSUHA. Contou com uma 

equipe composta por diversas áreas dando 

continuidade às pesquisas anteriormente 

realizadas.  

2 Mapuches Conduzido na região da 

Araucanía, no Chile, em 

contextos escolares que 

atendem a população da 

etnia Mapuche. 

Identificou a necessidade de uma educação 

emocional culturalmente pertinente para 

estudantes indígenas, já que a educação 

emocional ocidental é baseada em uma 

compreensão individualista e universalista 

sobre as emoções, enquanto as culturas 

indígenas possuem visões de mundo 

coletivistas e contextualizadas. 

3 Mapuches Realizado na região de 

La Araucanía, no Chile, 

que é uma região com 

alta diversidade cultural 

e étnica. 

Investigou as experiências dos estudantes 

universitários Mapuche em programas de 

formação de professores e destacou a 

importância da perspectiva intercultural na 

formação de docentes para lidar com a 

diversidade cultural. 

4 Não 

apresenta 

Desenvolvido na região 

Nordeste do Brasil, na 

Universidade Federal da 

Bahia (UFBA). 

Analisou como a experiência universitária 

afeta a construção do self, considerando as 

particularidades étnicas, culturais e sociais, 

e destacou a importância dessa transição na 

vida dos jovens. É recorte de uma tese de 

doutorado na área de Psicologia do 

Desenvolvimento. 

5 Não 

apresenta 

Elaborado na 

Universidade de 

Brasília, localizada na 

região Centro-Oeste do 

Brasil 

O Projeto Raízes visa promover a inclusão 

e a permanência de estudantes indígenas, 

estrangeiros e refugiados na universidade. 

O relato de prática profissional analisou a 

importância do projeto como um 

compromisso social da Psicologia Escolar 

na educação universitária.  

Fonte: Elaborado pelo autor (2023). 

 

De modo geral, os cinco estudos convergem na defesa da valorização das diferenças 

culturais e étnicas, apontando a necessidade de uma educação que seja (inter)cultural, crítica e 

equitativa. Contudo, também deixam entrever contradições e resquícios da colonialidade: 



21 

 

enquanto reconhecem a urgência de superar a monoculturalidade, também apresentam termos 

ou conceitos que (re)produzem visões coloniais e eurocêntricas. Segundo Reis (2022), esse 

processo de deslegitimação intelectual é inseparável do impacto histórico do colonialismo, que 

institui uma relação desigual entre saberes e perpetua estruturas de exclusão no campo 

científico. 

O eurocentrismo torna-se, portanto:  

 

[...] uma metáfora para descrever a colonialidade do poder, na perspectiva da 

subalternidade. Da perspectiva epistemológica, o saber e as histórias locais europeias 

foram vistos como projetos globais [...], narrada de uma perspectiva que situa a 

Europa como ponto de referência e de chegada (MIGNOLO, 2003, p. 41). 

 

A colonialidade atua como o alicerce da modernidade ao utilizar a classificação racial e 

étnica para organizar as relações sociais e validar produções intelectuais. Essas tensões 

atravessam as produções que têm os povos indígenas na sua interface e exigem um exercício 

constante de (re)pensar e (trans)formar a própria ciência psicológica deslocando o sujeito 

indígena da posição de objeto. Sob essa lógica, o racismo promove uma hierarquização do 

conhecimento que desumaniza sujeitos racializados e subalterniza suas formas de saber, 

reforçando a supremacia de epistemologias dominantes construídas pelo projeto colonial e 

capitalista (REIS, 2022). 

Feita essa caracterização geral, a seguir apresentamos as discussões reunidas em quatro 

eixos de análise: A Psicologia na interface da educação escolar e saberes indígenas; 

(Trans)formação (inter)cultural com povos indígenas; (Re)construção do território indígena na 

universidade; (Re)pensar e (re)conhecer impactos da educação ocidental para povos indígenas.  

 

4.1 A Psicologia na interface da educação escolar e saberes indígenas 

 

Entendida como um dispositivo de mediação e combinação, a interface configura o 

ponto de convergência onde sistemas diferentes se encontram e se comunicam. Ao transpor 

essa definição para a relação entre Psicologia, educação escolar e saberes indígenas, busca-se 

estabelecer um espaço de diálogo que respeite a integridade de cada sistema, promovendo uma 

intersecção que não apenas conecte áreas distintas, mas que sustente a complexidade das lutas 

e subjetividades dos povos originários. 

Os estudos analisados reforçam a importância da valorização dos saberes tradicionais e 

ancestrais por meio da educação, mas também expõem os riscos de que a Psicologia reforce 

lógicas coloniais caso atue apenas como mediadora “técnica”, sem problematizar seus próprios 



22 

 

referenciais. As orientações do CFP/CREPOP (2022) já sinalizam a necessidade de uma 

atuação ética e crítica junto aos povos originários, reconhecendo que a Psicologia não pode se 

colocar como autoridade única sobre os modos de ser e de saber desses povos. 

Para tanto, é imprescindível o estabelecimento de um diálogo intercultural horizontal, 

que respeite as especificidades e as diversas concepções de subjetividade, saúde e bem-estar 

inerentes a cada etnia. Essa integração deve buscar reparação histórica e justiça social, 

construindo uma psicologia colaborativa que aprende e se transforma a partir do encontro com 

a alteridade indígena. Desse modo, a psicologia deve comprometer-se ética e politicamente com 

as lutas coletivas, reconhecendo que o bem-viver dessas populações está intrinsecamente 

vinculado ao direito ao território, à preservação da memória e ao combate ao racismo estrutural. 

Em Becker et al. (2009), por exemplo, o foco foi a sensibilização de professores 

indígenas sobre Educação Especial, com ênfase na identificação de estudantes com altas 

habilidades. O projeto envolveu oficinas que culminaram naquilo que as autoras chamaram de 

“descoberta de talentos” entre jovens Sateré-Mawé. Essa formulação, ainda que bem-

intencionada, exige ser problematizada à luz da colonialidade do saber. Ao falar em 

“descoberta”, reproduz-se a lógica colonial, como se os talentos e as potencialidades indígenas 

só se tornassem válidos e visíveis após a certificação e validação da ciência psicológica 

ocidental. 

Essa necessidade de validação externa encontra eco nas discussões de Reis (2022) que 

apresenta o racismo epistêmico. Segundo o autor, a colonialidade do saber opera demarcando 

quais modos de produção de conhecimento são considerados verdadeiros, conferindo à ciência 

ocidental o papel de única autoridade capaz de atribuir validade a outros saberes. Ao rotular 

potências indígenas como “descobertas” científicas, a psicologia corre o risco de reforçar a 

supremacia racial branca no campo intelectual, silenciando a agência das comunidades e 

mantendo uma relação desigual entre saberes, que deslegitima o outro institucionalmente 

(REIS, 2022; MIGNOLO, 2003). 

De modo semelhante, Mella et al. (2016) e Velosa e Mella (2017) ressaltam a 

importância de se considerar as especificidades culturais das comunidades indígenas e de 

promover práticas pedagógicas que reconheçam a diversidade de epistemologias. Ao abordar 

experiências mapuches na formação inicial docente, Velosa e Mella evidenciam o racismo 

institucional e a permanência de um ensino universitário monocultural. Essa constatação 

aproxima-se de reflexões de Luciano (2011) e Rodrigues (2018), para quem o sistema 

educacional historicamente tem imposto padrões que desconsideram a pluralidade linguística, 

histórica e cultural dos povos originários. 



23 

 

A análise de Ressurreição e Sampaio (2017) amplia essa discussão ao mostrar como a 

experiência universitária pode constituir um momento de transição e reconfiguração identitária 

para jovens indígenas. Contudo, ao adotar a categoria do self como chave analítica, o estudo 

revela também os limites de uma Psicologia que se ancora em referenciais eurocêntricos, 

correndo o risco de reproduzir a colonialidade do ser ao reduzir experiências coletivas e 

relacionais a categorias individuais. Conforme discutido por Carneiro (2005), essa imposição 

de categorias universais pode ser compreendida como uma forma de apagamento, que despoja 

o sujeito de suas próprias referências históricas e culturais para enquadrá-lo em uma lógica de 

"humanidade" que lhe é estranha. 

A limitação dessas categorias analíticas reflete o que Reis (2022) aponta como o "pacto 

narcísico" das ciências humanas, que ignora racionalidades extraocidentais e tenta enquadrar a 

subjetividade indígena em padrões que desconsideram a corpo-política do conhecimento. 

Assim, ao individualizar o que é coletivo, a Psicologia apaga as formas de "reexistir" e os modos 

de vida que não se ajustam ao paradigma da individualidade moderna. 

Em contrapartida, no relato de prática de Nóbrega, Rosa e Pulino (2022), encontra-se 

uma Psicologia Escolar comprometida com a justiça social, que busca (trans)formar a 

universidade em um espaço mais inclusivo. Inspiradas em Martín-Baró e Guzzo, as autoras 

defendem uma atuação que confronte estruturas de injustiça. Essa postura converge com a 

proposta de bell hooks (2013), para quem a educação deve ser uma prática da liberdade. Como 

sugere hooks, trata-se de transformar o espaço de atuação profissional em um lugar de 

transgressão, onde o reconhecimento das epistemologias indígenas não seja apenas um 

conteúdo, mas uma estratégia política para romper com o silenciamento imposto pelo racismo 

estrutural. 

Em suma, a Psicologia na interface com a educação escolar indígena pode assumir dois 

caminhos: ou reproduz a colonialidade do saber ao explicar a diferença com suas próprias 

categorias, ou se abre ao diálogo, reconhecendo os saberes tradicionais e ancestrais como 

constitutivos do processo educativo. Esse segundo caminho exige que a Psicologia reinvente 

suas práticas em prol de uma educação verdadeiramente plural, orientada pelo compromisso 

ético-político decolonial (LUCIANO, 2011; RODRIGUES, 2018; REIS, 2022). 

Por fim, pensar esta interface implica reconhecer as tensões entre pedagogias ocidentais 

e as epistemologias dos povos originários. Tal movimento questiona a transposição acrítica de 

modelos teóricos que tendem a universalizar o sujeito e patologizar vivências indígenas. Assim, 

a psicologia assume um compromisso com o bem-viver coletivo, compreendendo que o 



24 

 

aprendizado e o envolvimento subjetivo estão intrinsecamente vinculados ao território e à 

ancestralidade. 

 

4.2 (Trans)formação (inter)cultural com povos indígenas 

 

Pensar a interculturalidade no campo educacional implica reconhecer que o encontro 

entre povos indígenas e instituições escolares e universitárias não se dá de forma neutra ou 

harmoniosa. Trata-se de um espaço atravessado por tensões históricas, disputas de sentidos e 

assimetrias de poder, no qual se define se a educação atuará na reprodução da 

monoculturalidade ou na construção de processos formativos capazes de reconhecer e valorizar 

epistemologias diversas, especialmente aquelas enraizadas nos territórios, nas cosmologias e 

nos modos de vida indígenas. 

Como sustenta Walsh (2006, 2009), a interculturalidade na América Latina constitui um 

projeto político-epistêmico que nasce das fissuras da colonialidade. Nessa perspectiva, falar em 

(trans)formação (inter)cultural com povos indígenas pressupõe não apenas a adaptação de 

sujeitos indígenas às instituições existentes, mas a (trans)formação das próprias práticas 

educativas e formativas. 

Os estudos analisados evidenciam que a interculturalidade, quando compreendida 

apenas como inclusão ou convivência entre culturas, tende a esvaziar seu potencial crítico. 

Becker et al. (2009), ao enfatizarem a importância de parcerias respeitosas entre comunidades 

indígenas e a sociedade envolvente, sinalizam a necessidade do diálogo intercultural. Contudo, 

como discutido anteriormente, a noção de “descoberta de talentos” revela que mesmo 

iniciativas bem-intencionadas podem reproduzir lógicas coloniais ao submeter saberes e 

potências indígenas à validação da ciência psicológica ocidental. 

Na mesma direção crítica, Mella et al. (2016) apontam que a predominância da educação 

emocional ocidental em contextos indígenas desconsidera concepções próprias sobre emoções, 

afetos e modos de expressão presentes nessas culturas. Para os autores, uma educação 

emocional culturalmente pertinente exige reconhecer que as emoções são social e culturalmente 

construídas, bem como garantir o protagonismo de professoras e professores indígenas na 

condução dos processos educativos. Nesse caso, a interculturalidade não se apresenta como 

complemento pedagógico, mas como condição fundamental para uma educação justa e 

contextualizada. 

Velosa e Mella (2017) aprofundam esse debate ao analisarem experiências de estudantes 

mapuches na formação inicial docente. Embora as universidades reconheçam formalmente a 



25 

 

diversidade cultural, os autores demonstram que permanecem estruturadas a partir de modelos 

monoculturais, sem políticas efetivas de enfrentamento ao racismo institucional. Tal 

contradição evidencia que discursos de inclusão podem coexistir com práticas que mantêm 

intactas as hierarquias herdadas do projeto colonial. 

No contexto brasileiro, Ladeira (2004) já alertava que um dos maiores desafios da 

Educação Escolar Indígena reside na ruptura com modelos padronizados de ensino, que tendem 

a reforçar mecanismos de controle social. Para a autora, a interculturalidade só se efetiva 

quando a escola prioriza a cultura, a história e os saberes próprios de cada povo, fortalecendo 

seu protagonismo e suas formas de luta por direitos. 

As reflexões de Ressurreição e Sampaio (2017) acrescentam a dimensão subjetiva a esse 

debate ao analisarem os processos de reconfiguração identitária vivenciados por jovens 

indígenas na universidade. A negociação entre pertencimentos comunitários e exigências da 

cultura acadêmica ocidental evidencia que a (trans)formação (inter)cultural envolve tanto 

possibilidades de fortalecimento quanto experiências de tensão e sofrimento, especialmente 

quando não há suporte institucional sensível às diferenças ontológicas e culturais. 

Em contraponto, o relato de prática apresentado por Nóbrega, Rosa e Pulino (2022) 

demonstra que é possível construir experiências institucionais comprometidas com essa 

(trans)formação (inter)cultural. O Projeto Raízes propõe uma atuação da Psicologia Escolar 

orientada pela justiça social, que busca transformar a universidade em um espaço mais 

inclusivo, reconhecendo a diversidade cultural não como obstáculo, mas como elemento 

constitutivo do processo educativo. 

Por fim, Pereira e Silva (2022) problematizam o próprio sentido da escola indígena, 

defendendo-a como espaço de compartilhamento de conhecimentos e de fortalecimento das 

identidades étnicas. Para os autores, repensar a escola pela via da interculturalidade implica 

romper com o ideal monocultural e reconhecer que os saberes indígenas constituem fontes 

legítimas de conhecimento e formação. 

Esse debate dialoga com as reflexões de Reis (2022), ao problematizar a universidade 

como espaço historicamente marcado pela colonialidade do saber e pelo racismo epistêmico. O 

autor aponta que a universalização de repertórios eurocentrados produz a deslegitimação 

sistemática de conhecimentos outros, exigindo a construção de práticas formativas capazes de 

reconhecer a pluralidade epistêmica e os saberes produzidos nos territórios. Nessa direção, a 

(trans)formação (inter)cultural na educação básica e no ensino superior implica tensionar 

currículos, políticas institucionais e práticas pedagógicas que ainda operam a partir de uma 

lógica monocultural. 



26 

 

Dessa forma, os estudos analisados convergem para a compreensão de que a 

interculturalidade não se realiza pela simples inclusão de estudantes indígenas em estruturas 

preexistentes. Ela exige processos de (trans)formação institucional, nos quais os povos 

indígenas participem ativamente da formulação de políticas, da organização curricular e das 

práticas pedagógicas. Somente assim será possível avançar na construção de uma educação 

comprometida com a diversidade cultural e com o enfrentamento das heranças coloniais que 

ainda estruturam os sistemas educacionais. 

Nesse cenário, a Psicologia Escolar e Educacional é convocada a rever criticamente seus 

pressupostos formativos, de modo a não operar como mediação colonizadora, mas como prática 

implicada na (trans)formação institucional e no fortalecimento do protagonismo indígena. 

 

4.3 (Re)construção de território indígena na universidade 

 

A presença de povos indígenas na universidade pode ser compreendida como um 

processo de (re)construção territorial, no qual corpos, saberes e modos de existência indígenas 

tensionam espaços historicamente organizados a partir de referenciais eurocentrados. Nessa 

perspectiva, o território não se restringe a uma dimensão física ou geográfica, mas se expressa 

nos corpos, nas relações e nas formas de produzir conhecimento. Conforme argumenta Ailton 

Krenak, o território é inseparável do modo de existir, de sentir e de se relacionar com o mundo, 

sendo continuamente atualizado nas práticas cotidianas e nos espaços de circulação dos povos 

indígenas (KRENAK, 2019; 2020). Assim, a presença indígena na universidade pode ser 

compreendida como um gesto político e epistêmico de (re)existência. 

Essa compreensão se aprofunda quando articulada às reflexões de João Kwanhâ 

Xerente, para quem o Warã constitui uma instituição central na organização social do povo 

Akwẽ/Xerente, compreendida como espaço de comunicação, educação e formação da pessoa. 

Segundo o autor, o Warã não se reduz a um espaço físico, mas opera como lugar de produção 

de saberes, fortalecimento de vínculos comunitários e transmissão de valores culturais que 

orientam a vida coletiva (XERENTE, 2020b). Nesse sentido, ao ocupar a universidade, 

estudantes indígenas não apenas transitam por um novo território, mas reinscrevem nele 

práticas, sentidos e formas próprias de aprender e ensinar. 

Ressurreição e Sampaio (2017) analisam as experiências de jovens indígenas que 

ingressaram na universidade por meio de políticas de ação afirmativa, destacando os processos 

de “transição” e “reconfiguração identitária” vivenciados por esses sujeitos. As autoras apontam 

que a chamada “relocação social e cultural” implica o desafio de reformular rotinas, vínculos e 



27 

 

representações de mundo, o que pode gerar tanto possibilidades de fortalecimento quanto 

experiências de sofrimento, sobretudo quando a instituição não oferece condições adequadas 

de acolhimento e permanência. A universidade é reconhecida como espaço relevante de 

formação, desde que mantenha um compromisso explícito com as comunidades de origem 

desses estudantes. 

Na mesma direção, Nóbrega, Rosa e Pulino (2022) apresentam o Projeto Raízes como 

uma experiência institucional inspirada no modelo de mentoria, voltada ao acompanhamento 

acadêmico e psicossocial de estudantes indígenas, imigrantes e refugiados. A iniciativa rompe 

com uma concepção restrita de permanência universitária centrada exclusivamente no 

desempenho acadêmico, propondo uma prática de acolhimento que reconhece a diversidade 

cultural como elemento constitutivo da formação universitária. Nesse caso, a presença indígena 

na universidade não apenas demanda adaptação institucional, mas provoca a (re)configuração 

de práticas e sentidos atribuídos ao próprio espaço universitário. 

Os estudos de Becker et al. (2009) e Velosa e Mella (2017) evidenciam, por sua vez, 

limites e contradições presentes na formação universitária de professores indígenas. No 

contexto brasileiro, Becker e colaboradores acompanham experiências formativas realizadas 

em parceria com a Organização dos Professores Indígenas Sateré-Mawé, nas quais, embora haja 

protagonismo indígena, persistem enquadramentos conceituais oriundos da Psicologia 

ocidental, o que pode reproduzir formas sutis de colonialidade do saber. Já no contexto chileno, 

Velosa e Mella (2017) denunciam a permanência de uma lógica universitária monocultural, na 

qual o reconhecimento da diversidade não se traduz em políticas efetivas de acompanhamento, 

permanência e enfrentamento do racismo institucional. 

Essas análises dialogam com as reflexões de Luciano, ao afirmar que a presença 

indígena na educação não deve ser compreendida como simples inclusão em estruturas 

preexistentes, mas como direito à produção de conhecimento a partir de perspectivas próprias. 

Para o autor, a educação escolar só se torna efetivamente intercultural quando reconhece os 

povos indígenas como sujeitos epistêmicos, capazes de definir os sentidos da ciência, da 

formação e da própria universidade (LUCIANO, 2011). 

A partir de uma perspectiva indígena, Daniel Munduruku contribui ao problematizar a 

separação entre educação, território e vida comunitária, característica das instituições 

modernas. Para o autor, os processos educativos indígenas estão profundamente vinculados à 

experiência coletiva, à memória ancestral e à relação com a natureza, o que tensiona modelos 

universitários baseados na fragmentação do conhecimento e na hierarquização dos saberes 

(MUNDURUKU, 2016). 



28 

 

Nesse cenário, a Psicologia pode desempenhar um papel relevante, desde que se afaste 

de práticas voltadas à mera adaptação dos sujeitos às normas institucionais. Conforme 

argumentam Ferraz e Domingues (2016), é necessário construir um fazer psicológico 

comprometido com a promoção de direitos, a luta contra discriminações e a valorização das 

diferenças, orientado por um compromisso ético-político que reconheça a autonomia e a 

legitimidade epistêmica dos povos indígenas. 

Dessa forma, a presença indígena na universidade não deve ser lida apenas como acesso 

ou inclusão, mas como um movimento de (re)construção de territórios físicos, simbólicos e 

políticos dentro de instituições historicamente coloniais. Reconhecer e sustentar esse processo 

é condição fundamental para que a universidade deixe de operar como espaço de imposição 

cultural e se transforme em território de diálogo, escuta e co-construção, em uma perspectiva 

contracolonial. 

 

4.4 (Re)pensar e (re)conhecer impactos da educação ocidental para povos indígenas  

 

Em 2022, foi publicado o documento Referências Técnicas para Atuação de 

Psicólogas(os) junto aos Povos Indígenas (CREPOP, 2022), como resposta às demandas da 

categoria profissional que atua nos territórios com povos indígenas. O documento explicita, 

como uma de suas finalidades, a necessidade de aprofundamento na formação e na atuação 

profissional junto a esses povos, reconhecendo os limites históricos da Psicologia e convocando 

a revisão crítica de suas práticas (CREPOP, 2022). 

Nesse sentido, os resultados analisados neste trabalho permitem apontar implicações 

relevantes para a prática profissional, a formação de psicólogas(os) escolares e educacionais e 

a formulação de políticas públicas relacionadas à educação e aos direitos dos povos indígenas 

e tradicionais, a partir do (re)pensar dos impactos (re)produzidos pela educação ocidental nesses 

contextos. 

Mella et al. (2016) evidenciam que a predominância da educação emocional ocidental 

em contextos indígenas constitui um problema central, uma vez que essa abordagem 

desconsidera as especificidades culturais dos povos indígenas e impõe concepções 

eurocêntricas sobre emoções, afetos e modos de expressão. Para os autores, torna-se 

fundamental a construção de uma educação culturalmente pertinente, que considere as 

particularidades de cada comunidade indígena e reconheça que a escola, historicamente, tem 

operado a partir de um quadro social e cultural eurocêntrico, civilizado, hierárquico, 

monocultural, hegemônico e homogeneizador, enraizado em seu passado colonial. 



29 

 

No âmbito da educação superior, Ressurreição e Sampaio (2017) abordam as 

dificuldades enfrentadas por estudantes indígenas na universidade em função da tensão entre a 

cultura acadêmica ocidental e as culturas indígenas. As autoras reconhecem a necessidade de 

uma universidade mais inclusiva e respeitosa das diferenças culturais, enfatizando a 

importância de suportes institucionais que considerem as demandas específicas desses 

estudantes nos processos de transição e reconfiguração vivenciados ao longo da experiência 

universitária. Contudo, tais processos revelam também os limites de abordagens que tendem a 

individualizar experiências coletivas e históricas. 

Nessa mesma direção, Nóbrega, Rosa e Pulino (2022) analisam a intervenção junto a 

estudantes indígenas como expressão do compromisso social da Psicologia Escolar no contexto 

universitário, propondo a ampliação do olhar para além do desempenho acadêmico. As autoras 

corroboram as reflexões de Mella et al. (2016) ao enfatizarem a importância de abordagens 

culturalmente pertinentes na educação emocional em contextos indígenas, considerando 

culturas, crenças e valores na promoção da saúde emocional e do bem-estar. Destacam, ainda, 

a necessidade do envolvimento das comunidades indígenas no desenvolvimento e na 

implementação dessas ações, a partir de esforços colaborativos entre professores indígenas e 

não indígenas, gestores escolares e aliados institucionais. 

Velosa e Mella (2017) contribuem para esse debate ao destacar a importância de 

(re)pensar a diversidade cultural na formação inicial docente e de (re)conhecer a perspectiva 

intercultural na educação. As autoras evidenciam que, embora haja avanços no reconhecimento 

discursivo da diversidade, ainda é necessário um esforço conjunto para garantir que futuros 

professores estejam preparados para atuar de forma efetiva em contextos culturalmente 

diversos, enfrentando práticas racistas e monoculturais historicamente naturalizadas. 

De acordo com o Conselho Regional de Psicologia de São Paulo (2010), observa-se um 

aumento na presença de psicólogas/os em comunidades e territórios indígenas em diferentes 

regiões do país, em decorrência da ampliação de políticas públicas, da interiorização da 

profissão e da expansão dos cursos de graduação. Ainda assim, os povos indígenas permanecem 

historicamente marginalizados e com participação limitada na formulação das políticas públicas 

que afetam suas vidas e territórios. Torna-se, portanto, fundamental fortalecer essa 

aproximação, oferecendo orientação e qualificação profissional, de modo a reafirmar o 

compromisso ético e político da Psicologia com os povos originários do Brasil (SILVA; 

MACEDO, 2021). 

A análise do conjunto dos estudos publicados na revista Psicologia Escolar e 

Educacional indica que, embora tragam contribuições importantes para a compreensão das 



30 

 

realidades indígenas em diferentes regiões, etnias e contextos, essas produções ainda 

representam uma parcela muito reduzida do total de publicações do periódico. Dos 2.225 artigos 

publicados até junho de 2023, apenas cinco abordam diretamente a temática dos povos 

indígenas, o que evidencia a persistência de lacunas significativas na produção científica da 

área. 

Essa escassez pode ser compreendida como expressão do epistemicídio, entendido 

como o processo de marginalização, desvalorização e supressão dos saberes e conhecimentos 

dos povos indígenas pelo conhecimento científico ocidental dominante. Conforme argumentam 

Santos e Santos (2020), o epistemicídio opera por meio da negação da condição de sujeito do 

conhecimento, seja pela ocultação, desqualificação ou silenciamento das contribuições 

intelectuais dos povos subalternizados, tendo suas raízes no colonialismo e na imposição de 

valores eurocêntricos. 

Carneiro (2005) aprofunda essa compreensão ao afirmar que o epistemicídio não se 

restringe à anulação do conhecimento produzido por povos subjugados, mas constitui um 

processo contínuo de produção de indigência cultural, que se manifesta pela negação do acesso 

à educação, pela inferiorização intelectual e pelos mecanismos de deslegitimação simbólica, 

com impactos diretos sobre a autoestima e as condições materiais de existência desses sujeitos. 

No campo da Psicologia Escolar, Pfeil e Zamora (2021) discutem as persistências do 

colonialismo no cotidiano educacional, evidenciando como práticas centradas na adaptação 

individual tendem a desconsiderar as dimensões sociais, históricas e culturais das desigualdades 

educacionais. As autoras argumentam que, ao reproduzir estereótipos e explicações 

individualizantes, a Psicologia pode contribuir para a exclusão e marginalização de grupos 

historicamente oprimidos, reforçando desigualdades sociais e culturais já existentes. 

As reflexões de Patto (2009) reforçam essa crítica ao denunciar como a atuação 

psicológica, quando alinhada a demandas institucionais autoritárias e normalizadoras, pode 

operar como forma de violência simbólica. No contexto educacional com povos indígenas, essa 

discussão torna-se ainda mais relevante, uma vez que tais populações historicamente têm sido 

submetidas a processos de coerção, exclusão e silenciamento. Para a autora, é fundamental uma 

atuação crítica e comprometida com a transformação social, que vá além da adaptação ao 

sistema educacional vigente. 

Dessa forma, (re)pensar e (re)conhecer os impactos da educação ocidental sobre os 

povos indígenas implica (re)conhecer que exclusão, racismo institucional e epistemicídio não 

são efeitos colaterais, mas resultados diretos de uma longa história de colonialidade. Enfrentar 

esses desafios exige que a Psicologia se desloque de uma posição de autoridade epistemológica 



31 

 

para uma prática ética, crítica e dialógica, comprometida com a defesa de direitos, a valorização 

dos saberes indígenas e a construção de processos educativos interculturais e contracoloniais. 

Diante do conjunto de análises desenvolvidas nesta seção, torna-se possível explicitar 

de forma mais direta as contribuições deste estudo para o campo da Psicologia Escolar e 

Educacional. A análise evidencia que a reduzida presença da temática indígena na produção 

científica da área não se limita a uma lacuna quantitativa, mas revela limites estruturais da 

Psicologia enquanto ciência historicamente constituída a partir de referenciais eurocentrados. 

Ao examinar criticamente os estudos disponíveis, observa-se que, mesmo em produções 

comprometidas com a inclusão e a interculturalidade, persistem categorias analíticas que 

tendem a individualizar experiências coletivas e a subalternizar saberes indígenas.  

Nesse sentido, a principal contribuição deste trabalho reside em deslocar o debate da 

simples ampliação de práticas psicológicas em contextos indígenas para a necessidade de 

(trans)formação da própria Psicologia Escolar e Educacional, convocando-a a reconhecer os 

povos indígenas como sujeitos epistêmicos e políticos e a revisar seus currículos, práticas 

profissionais e modos de produção do conhecimento, reafirmando um compromisso ético-

político com a justiça social e a interculturalidade crítica. 

 

 

 

  



32 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este artigo buscou analisar como a produção científica no campo da psicologia escolar 

e educacional aborda a questão dos povos indígenas, tendo como objetivo geral investigar a 

temática em estudos publicados na Revista de Psicologia Escolar e Educacional. O estudo 

permitiu conhecer o panorama de contribuições na área, levantar os temas mais frequentes e 

discutir as contribuições da psicologia escolar e educacional aos povos indígenas se estendendo 

a outras temáticas como a vivência universitária e a educação ocidental. 

Em relação ao cumprimento dos objetivos, constatou-se um atendimento integral, porém 

com problemas decorrentes da baixa quantidade de estudos publicados nesta temática. Ainda 

assim, foi possível identificar temas relevantes como o contexto educacional indígena, o 

impacto da educação ocidental nesses contextos, a formação intercultural de professores, a 

experiência universitária de estudantes indígenas e os desafios transversais a essas questões e a 

posição da psicologia. Ressalta-se a importância do compromisso social da psicologia com a 

promoção de mudanças efetivas na luta com os povos indígenas e a necessidade de uma 

abordagem sensível e crítica. A partir deste estudo, identificamos diversas oportunidades de 

pesquisa que podem ser aproveitadas tanto por nós como por outros pesquisadores.  

Algumas possibilidades incluem: Investigar as práticas e estratégias de psicólogos 

escolares e educacionais que trabalham diretamente com comunidades indígenas, buscando 

compreender como suas abordagens e intervenções são realizadas contemplando as 

especificidades culturais desses povos; Realizar estudos comparativos entre diferentes 

contextos educacionais indígenas, analisando as similitudes e divergências nas abordagens 

psicoeducacionais adotadas; Analisar a formação de psicólogos escolares e educacionais em 

relação à temática indígena, identificando lacunas e propondo estratégias para aprimorar a 

capacitação desses profissionais para atuar com povos indígenas. 

Em suma, este artigo evidenciou a importância de ampliar e aprofundar a produção 

científica no campo da psicologia escolar e educacional relacionada aos povos indígenas. Nesse 

sentido, é fundamental que a psicologia se posicione eticamente e politicamente como aliada 

na luta pelos direitos dos povos indígenas, buscando (trans)formar a própria ciência e profissão 

para atender às demandas específicas dos povos indígenas. A promoção da diversidade e da 

equidade deve ser um compromisso constante dos profissionais da psicologia, que precisam 

reconhecer e respeitar a diversidade cultural e étnica dos povos indígenas em suas práticas. 

Ademais, é crucial que as reflexões teóricas sejam traduzidas em ações concretas e 

efetivas, com a psicologia engajada em projetos que valorizem a cultura e a tradição dos povos 



33 

 

indígenas, contribuindo para a promoção do bem viver. Ao ampliar o conhecimento na área e 

desenvolver novas pesquisas, a psicologia escolar e educacional poderá se tornar um importante 

aliado na busca por uma educação intercultural e pós-colonial, contribuindo para a 

desconstrução do eurocentrismo e do colonialismo em sua prática e promovendo a valorização 

das culturas indígenas. Dessa forma, a psicologia poderá cumprir seu papel de agente de 

transformação social e de promoção da justiça, equidade e respeito às diversidades culturais 

pela via da interculturalidade. 

 

 



34 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANTUNES, Mitsuko Aparecida Makino. Psicologia escolar e educacional: história, 

compromissos e perspectivas. Psicologia Escolar e Educacional, v. 12, p. 469–475, 2008. 

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. 3. ed. Tradução de Luís Antero Reto e Augusto 

Pinheiro. São Paulo: Edições 70, 2011. 

 

BECKER, Maria Alice; ROJAS NIÑO, Carlos Guillermo; WEIGEL, Valéria. Pesquisa na 

área Sateré-Mawé: a descoberta de talentos indígenas. Psicologia Escolar e Educacional, v. 

13, p. 55–63, 2009. 

 

BOCK, Ana Mercês Bahia et al. Sílvia Lane e o projeto do compromisso social da psicologia. 

Psicologia & Sociedade, v. 19, n. esp. 2, p. 46–56, 2007. DOI: 10.1590/S0102-

71822007000500018. 

 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 

Senado Federal, 1988. 

 

CARNEIRO, Sueli Aparecida. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2005. 

 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Referências técnicas para atuação de 

psicólogas(os) junto aos povos indígenas. Brasília, DF: CFP, 2022. 

 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Referências técnicas para atuação de 

psicólogas(os) na educação básica. Brasília, DF: CFP, 2019. 

 

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Extinção de conselhos sociais ressalta viés 

autoritário e antidemocrático do governo Bolsonaro. CIMI, Brasília, abr. 2019.  

 

FERRAZ, Isabella Tormena; DOMINGUES, Eliane. A psicologia brasileira e os povos 

indígenas: atualização do estado da arte. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 36, p. 682–695, 

2016. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: 

Graal, 1979. 

 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. São Paulo: Atlas, 1999. 

 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo:  

WMF Martins Fontes, 2013. 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 



35 

 

LADEIRA, Maria Elisa. Desafios de uma política para a educação escolar indígena. Revista 

de Estudos e Pesquisas, 2004. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia 

científica. São Paulo: Atlas, 1993. 

 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação para manejo e domesticação do mundo: 

entre a escola ideal e a escola real. 2011. Tese (Doutorado em Antropologia) – Universidade 

de Brasília, Brasília, 2011. 

 

MELLA, Enrique Riquelme et al. Predominância da educação emocional ocidental em 

contexto indígena: necessidade de uma educação culturalmente pertinente. Psicologia 

Escolar e Educacional, v. 20, p. 523–532, 2016. 

 

MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 

pensamento liminar. Tradução de Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: UFMG, 

2003. 

 

MONTEIRO, A. da Silva; RAMOS, K. L. Aspectos acerca da educação escolar indígena e 

desigualdades raciais na Amazônia: reflexos na formação profissional dos professores 

indígenas. Amazônica – Revista de Psicopedagogia, Psicologia Escolar e Educação, v. 15, 

n. 2, p. 432–447, jul./dez. 2022. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O ato indígena de educar(se): uma conversa com Daniel 

Munduruku. 2020. 

 

NÓBREGA, J.; ROSA, G.; PAULINO, L. O projeto Raízes da Universidade de Brasília: 

compromisso social da psicologia escolar na educação universitária. Psicologia Escolar e 

Educacional, v. 26, 2022. DOI: 10.1590/2175-35392022230669. 

 

PATTO, Maria Helena Souza. De gestores e cães de guarda: sobre psicologia e violência. 

Temas em Psicologia, v. 17, n. 2, p. 405–415, 2009. 

 

PEREIRA, Denilson Diniz; SILVA, Tailde Correia. Educação escolar indígena. Revista 

Espaço Acadêmico, v. 22, n. 235, p. 25–33, 2022. 

 

PFEIL, Flávia Maria Cavallo; ZAMORA, Maria Helena Rodrigues Navas. Psicologia escolar 

e persistências do colonialismo no cotidiano educacional. Psicologia Escolar e Educacional, 

v. 25, 2021. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 

CLACSO, 2005. p. 107–130. 

 

REIS, Diego dos Santos. A colonialidade do saber: perspectivas decoloniais para repensar a 

univers(al)idade. Educação & Sociedade, v. 43, e240967, 2022. DOI: 10.1590/ES.240967. 

 

RESSURREIÇÃO, Sueli Barros da; SAMPAIO, Sonia Maria da Rocha. Transições e 

reconfigurações do self de jovens indígenas na experiência universitária. Psicologia Escolar e 

Educacional, v. 21, p. 495–504, 2017. 



36 

 

RODRIGUES, Gilberto César Lopes. Quando a escola é uma flecha: educação escolar 

indígena e territorialização na Amazônia. Revista Exitus, v. 8, n. 3, p. 396–422, 2018. 

 

SANTOS, M. C. R.; SANTOS, R. Intelectuais negras(os) e epistemicídio acadêmico. In: 

TUGNY, R. P.; GONÇALVES, G. (org.). Universidade popular e encontro de saberes. 

Salvador: EDUFBA, 2020. p. 75–88. 

 

SILVA, B. Í. do B. de M.; MACEDO, J. P. Povos indígenas no Brasil e a descolonização da 

psicologia. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 41, e221362, 2021. DOI: 10.1590/1982-

3703003221362. 

 

VELOSA, Eliana Marcela Ortiz; MELLA, Enrique Riquelme. Experiências de estudantes 

mapuches em formação inicial docente em contexto de diversidade. Psicologia Escolar e 

Educacional, v. 21, p. 621–628, 2017. 

 

XERENTE, Ercivaldo Calixto. Complexidade da gestão escolar indígena: apontamentos 

particulares. Articulando e Construindo Saberes, v. 5, 2020a. 

 

XERENTE, João Kwanhâ. Warã: comunicação e educação akwẽ/xerente. 2020. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Tocantins, Palmas, 2020b. 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidad y colonialidad del poder. In: WALSH, C.; GARCÍA 

LINERA, A.; MIGNOLO, W. (org.). Interculturalidad, descolonización del Estado y del 

conocimiento. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2006. p. 21–70. 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial. In: CANDAU, V. M. 

(org.). Educação intercultural na América Latina. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009. p. 12–32. 

 


